
Der Heilige Geist  
in Jonathan Edwards’  

Leben und Lehre
Fe

lix
 E

.  
Ae

sc
hl

im
an

n





Der Heilige Geist  
in Jonathan Edwards’  

Leben und Lehre
Fe

lix
 E

.  
Ae

sc
hl

im
an

n



Impressum

© Copyright 2025 Felix E. Aeschlimann u. Evangelium21

ISBN: 978-3-948222-16-1

Alle Rechte vorbehalten: www.evangelium21.net

Lektorat: Ron Kubsch 
Umschlag und Satz: Eduard Friesen

Dieser Text geht auf einen Vortrag zurück, der am 23. Mai 2025 auf 
der Evangelium21-Hauptkonferenz in Hamburg gehalten wurde. Trotz 
sprachlicher Überarbeitungen wurde der Vortragsstil beibehalten. 



Inhalt

Einleitung 
Seite 7

Edwards, der Heilige Geist  
und die Bibel 

Seite 9

Edwards und die Erweckung  
durch den Heiligen Geist  

Seite 11

Edwards und die Schattenseiten  
der Erweckung 

Seite 16

Edwards und die vom Heiligen Geist  
gewirkten Merkmale  

echten christlichen Lebens  
Seite 19

Endnoten 
Seite 21





Der Heilige Geist in 
Jonathan Edwards  

Leben und Lehre

Einleitung

Was können wir von einem Mann lernen, der vor über 300 
Jahren geboren wurde, und mit seiner damals trendigen 
Perücke für unseren Geschmack etwas seltsam aussah? 
Inzwischen ist viel Zeit verstrichen und unser Empfinden 
für das passende Outfit hat sich stark gewandelt. Was hat 
das noch mit uns zu tun? Können wir aus der Kirchenge-
schichte etwas lernen? Kennst du die Geschichte der Kir-
che? Vielleicht sagst du: „Natürlich, ich war die ganze Zeit 
dabei! Unsere Kirche wurde 2005 gegründet!“

Beginnt die Kirchengeschichte mit uns? Ein solches Ver-
ständnis ist heute ziemlich verbreitet. Doch es wäre arro-
gant zu glauben, die Kirchengeschichte habe erst mit uns 
begonnen und alle vor uns wären Dilettanten gewesen! Nein, 
wir können und sollen von unseren Vorfahren im Glauben 
lernen. 

Stell dir einmal vor, du sitzt wie jeden Sonntag im Got-
tesdienst deiner Kirchengemeinde. Alles scheint wie 
gewohnt: Routine, Gleichgültigkeit und Sorglosigkeit prägen 
die Atmosphäre. Dann beginnt dein Pastor seine Predigt mit 
dem Vers aus 5. Mose 32,35: „Ihr Fuß wird straucheln zur 
bestimmten Zeit.“ Das klingt alles andere als hoffnungsvoll! 
Oder? 

Die Predigt beginnt dann auch ziemlich düster. Dein 
Pastor schildert der Gemeinde eindrücklich den Zorn Gottes 
über die rebellischen gottlosen Menschen. Er sagt Sätze wie:

7



„Deine Gesundheit, deine besten Vorsichtsmaßnah-
men, deine eigene Gerechtigkeit können dich so wenig 
vor der Hölle retten, wie ein Spinnennetz einen fallen-
den Stein aufhalten kann. Ohne Gottes Willen würde 
die Erde dich keinen Moment länger tragen – du bist 
ihr eine Last. Der einzige Grund, warum du noch nicht 
in die Hölle gefallen bist, während du hier sitzt und 
mit deinen Sünden Gottes reine Augen provozierst, 
ist seine Gnade. O Sünder! Bedenke die schreckliche 
Gefahr, in der du bist!“

So geht das etwa eine halbe Stunde weiter. Plötzlich bricht 
das Publikum in der Kirche in eine Hysterie aus. Noch bevor 
der Pastor die wunderbare Rettung vor der Verdammnis 
durch Christus predigen kann, ertönt ein lautes Stöhnen 
und Schreien aus dem Saal. „Was soll ich tun, um gerettet 
zu werden? Oh, ich komme in die Hölle! Oh, was soll ich für 
Christus tun?“ Dein Pastor muss um Ruhe bitten, damit er 
gehört werden kann. Doch der Tumult wird nur noch größer, 
sodass er seine Predigt nicht beenden kann. Mehr oder weni-
ger die gesamte Zuhörerschaft kehrt zu Gott um – und weil 
an jenem Sonntag das ganze Dorf in der Kirche versammelt 
war, findet eine ganze Gemeinde zum Glauben an Christus.

So erlebte es Jonathan Edwards im Sommer 1741 
in Enfield, einer kleinen Stadt in den Kolonien von Neu-
england. Dort hielt er als Gastredner seine wohl bekann-
teste Predigt: „Sünder in den Händen eines zornigen Got-
tes“1. Ganze Städte und Regionen Neuenglands wurden in 
den Jahren 1741 bis 1742 durch Predigten von Jonathan 
Edwards, George Whitefield und anderen zum Christusglau-
ben erweckt. 

Was war da passiert? Bevor wir uns das genauer anschauen, 
müssen wir uns mit dem Schriftverständnis von Edwards 

8



beschäftigen. Edwards’ Wirken kann man nur verstehen, 
wenn man sein Verhältnis zur Bibel kennt.

Edwards, der Heilige 
Geist und die Bibel

Für Edwards war die Heilige Schrift Gottes irrtumsloses 
Wort. Es war nicht das Wort von Menschen über Gott, son-
dern ein von Gottes Geist inspiriertes Reden an die Men-
schen. Edwards las und studierte die Bibel als das Wort 
Gottes. Und wie er die Bibel studierte! Hunderte von Seiten 
füllte er mit rund 5000 Kommentaren zu Textstellen in sei-
nen „Notes on Scriptures“ und nochmals rund 5000 Einträ-
gen in seiner „Blank Bible“. Die Heilige Schrift allein war für 
Edwards die letztgültige Autorität in theologischen Fragen. 

Edwards verteidigte die Wahrheit und Zuverlässigkeit 
der Bibel mit gut durchdachten Argumenten gegen die Vor-
würfe der „Aufgeklärten“. Diese übten heftige Kritik an der 
Schrift und lehnten alles ab, was nicht in ihr enges Weltbild 
passte. Er war zudem überzeugt, dass jeder, der die Bibel 
liest, diese auch verstehen kann. Schon in seiner Zeit gab 
es Stimmen, die das anders sahen. Man meinte, die alten 
Texte könne nur verstehen, wer über gute Kenntnisse der 
Antike, der alten Geschichte und der alten Sprachen ver-
füge. Edwards studierte die alten Sprachen und Geschichte 
so eifrig wie alles andere, was er erforschte. Aber (und jetzt 
sollten alle Dozenten, die biblische Exegese unterrichten, 
die Ohren verschließen) er sagte auch: „Es ist Blödsinn zu 
meinen, dass nur Gelehrte die Bibel verstehen können.“

Es könne doch nicht Gottes Absicht gewesen sein, dass 
man ein Experte für alte Sprachen und Geschichte sein 
muss, um den wesentlichen Sinn der Heiligen Schrift zu ver-
stehen. Die Bibel sei schließlich für Menschen geschrieben 

9



worden, von denen mindestens 99 von 100 nicht über sol-
che speziellen Kenntnisse verfügten. Und das schrieb er 
in einer Zeit, in der praktisch alle über die Bibel und die 
christlichen Dogmen so gut informiert waren wie der heu-
tige Durchschnittsdeutsche über die Reels seiner Freunde 
auf Instagram. Die Gottesdienstbesucher in der Gemeinde 
von Edwards verfügten wahrscheinlich nur über eine sehr 
bescheidene Schulbildung. Viele von ihnen hatten höchs-
tens die Grundschule besucht. In Sachen Bibelwissen und 
Theologie hatten sie jedoch fast Hochschulniveau erlangt. 
Heute ist das Gegenteil der Fall: Die meisten unserer Zuhö-
rer haben eine sehr hohe Bildung, bewegen sich theologisch 
jedoch oft noch auf Grundschulniveau. So gesehen hatte es 
Edwards leichter, theologische Inhalte zu vermitteln als wir 
heute. Laut einer Studie bevorzugen heutige Schüler, dass 
man ihnen Informationen mit weniger als zehn Wörtern 
vermittelt. Zu Edwards’ Zeiten hingegen formulierte man 
bereits Buchtitel mit vierzig bis fünfzig Wörtern. Das kön-
nen wir uns heute nicht mehr vorstellen.

Edwards wollte, dass die Gläubigen kindlich vertrauen. 
Aber er wollte nicht, dass sie kindisch glauben. Um kind-
lich zu vertrauen, muss man Gottes Wort gut kennen. 
Darum predigte er sehr anspruchsvoll: Die erste Hälfte 
seiner Predigt bestand aus reiner Theologie und Bibelaus-
legung (auch Exegese genannt). Dort richtete er die Kano-
nen exakt aus, um in der zweiten Hälfte, in der er über 
die Anwendungen der biblischen Wahrheiten im Leben 
sprach, genau zu treffen! Doch Edwards wusste auch: Man 
kann die Bibel mit viel Gelehrsamkeit studieren, sie verste-
hen und sogar von der Erhabenheit ihrer Inhalte begeistert 
sein. Dennoch glaubt man ihr nicht und unterordnet sich 
auch nicht ihrer Autorität. Er war davon überzeugt: Die 
Wahrheit der Schrift kann nur, so wie die Erlösung durch 
Gott selbst, durch die Erleuchtung des Heiligen Geistes 
erkannt werden. Der Heilige Geist muss den Menschen die 
Augen für die Wahrheit der Schrift öffnen. 

10



Edwards und die 
Erweckung durch den 

Heiligen Geist 

Edwards erlebte in seinem Dienst als Gemeindepfarrer die 
wichtigste, zentralste und erstaunlichste Tätigkeit des Hei-
ligen Geistes: Der Geist Gottes erweckt Menschen zu neuem 
Leben, erneuert ihr Denken und schenkt ihnen göttliches 
Licht. Edwards ordnete deshalb die Haupttätigkeit des Hei-
ligen Geistes der christlichen Heilslehre (auch Soteriologie 
genannt) zu. 

Das ist heute vielfach anders. Seit Anfang des 20. Jahr-
hunderts gibt es an den meisten theologischen Ausbildungs-
stätten im Bereich der Dogmatik ein Fach, das sich „Pneu-
matologie“ nennt. Das Wirken des Heiligen Geistes wird in 
diesem Fach von der Soteriologie (Heilslehre) getrennt – mit 
fatalen Folgen. Viele Christen sehen das Wirken des Heili-
gen Geistes nicht mehr primär in der Rettung von Sündern, 
sondern in seinen „Nebentätigkeiten“. Der Fokus verlagerte 
sich von der geistlichen Wiedergeburt hin zu den Geistes-
gaben – vor allem den sogenannten „Wundergaben“. Dabei 
gerät das eigentliche Wunder, die neue Geburt, ziemlich in 
Vergessenheit! 

Der Heilige Geist wirkt dort, wo jede Wirkung unmög-
lich zu sein scheint. Bildlich gesprochen lässt er in der 
Wüste Blumen und Bäume wachsen, auf ewigem Eis blü-
hen Rosen, und Herzen aus Stein pulsieren mit Leben. Aus 
unserer heutigen modernen Sicht haben wir viele psycho-
logische und soziologische Erklärungen für die Erweckung 
in den Kolonien von Neuengland: Massensuggestion, Mas-
senhysterie, psychologische Manipulation sowie eine etwas 
primitive oder gar abergläubische Haltung der damaligen 
Bevölkerung. 

Tatsächlich können die Zustände die Ereignisse 
damals teilweise erklären helfen. Das Leben war sehr hart. 
Gottesdienste waren nahezu die einzigen öffentlichen 

11



Veranstaltungen. Es gab noch keine Ablenkung durch allge-
genwärtige Medien. Die Menschen waren allesamt christlich 
sozialisiert. Sie hatten ein tiefes Verständnis von Gott und 
kannten die christlichen Bekenntnisschriften. Sie wussten 
sehr wohl, was Sünde ist und dass ein heiliger Gott straft. 
Zudem war da der allgegenwärtige Tod durch Kriege mit den 
Franzosen, durch Indianerüberfälle (die damaligen Städte 
glichen Festungen) und die ständige Angst vor der Hölle. 
Für die Menschen in der damaligen Kultur war die Hölle 
weit realer als heute für die Deutschen Staatsverschuldung 
in Billionenhöhe. Edwards predigte oft: „Es kann sein, dass 
du schon nächsten Sonntag nicht mehr unter uns bist und 
dann in der Hölle landest!“ Das war für die Hörer ein rea-
listisches Szenario. Krankheiten wie Typhus, Cholera oder 
Pocken konnten einen jederzeit ins Jenseits befördern. In 
den Jahren 1745 bis 1748 starb beispielsweise mehr als ein 
Zehntel der Bevölkerung in seinem Pfarrkreis.

Das alles scheint die Erweckung sehr menschlich 
zu machen. Hinzu kommt noch, dass ein Phänomen die 
menschliche Seite besonders herausstreicht: Menschen 
kamen vor allem dann zum Glauben, wenn nicht ihr eige-
ner Pfarrer predigte, sondern ein Gastprediger. Enfield war 
nicht Edwards’ Pfarrei. Der Prophet galt nichts im eigenen 
Land! Etwas Menschliches scheint demzufolge dieser Bewe-
gung anzuhaften.

Als ich mich mit diesen Phänomenen beschäftigte, schos-
sen mir solche Gedanken durch den Kopf. Ich habe es gerne 
rational, darum bin ich Dozent für Theologie geworden und 
nicht Bauchtänzer. Ich hatte sofort vernunftbasierte Erklä-
rungen für die damaligen Phänomene. Doch nicht alles, was 
damals passierte, kann auf diese Weise erklärt werden. Es 
gibt – so meine Überzeugung – gute Gründe dafür, dass die 
Erweckung trotz dieser menschlichen Aspekte auf das Wir-
ken des Heiligen Geistes zurückgeht. Einige dieser Gründe 
möchte ich nachfolgend aufzählen:

12



(1) Edwards war ein äußerst kopflastiger Pfarrer, ein 
typischer Theologe, der sich mit außergewöhnlichen Phä-
nomenen eher schwertat und diese weder suchte noch 
förderte.

(2) Edwards war kein herausragender Rhetoriker. Er 
dozierte eher trocken und analytisch-argumentativ. Er 
glaubte, besser schreiben als reden zu können. Der Prediger 
war kein geborener Evangelist, der die Emotionen heraus-
kitzelte. Er sprach selten frei und orientierte sich stark an 
seinem ausgeschriebenen und wahrscheinlich oft fast unle-
serlichen Manuskript, denn um Papier zu sparen, schrieb 
er oft so winzig klein, dass es für Ungeübte kaum zu entzif-
fern ist. Acht Blätter in kleinster Schrift ergeben bei ihm in 
gedruckter Form mehr als 100 Seiten. Zudem hatte er eine 
schwache Stimme. Mit solchen rhetorischen Schwächen löst 
man für gewöhnlich keine Bekehrungswelle aus.

(3) Das Thema von „Sinners in the Hands of an Angry 
God“ war weder für Edwards noch für andere Prediger in 
Neuengland ungewöhnlich. Es gehörte zur Routine, über 
die Hölle zu predigen. Am Thema kann es also nicht gele-
gen haben.

(4) Es gab andere, die die Höllenqualen weitaus reißeri-
scher und anschaulicher darstellten als Edwards, aber nie 
eine vergleichbar heftige Reaktion auslösten.

(5) Edwards kam wegen der Hysterie seiner Zuhö-
rer noch nicht einmal dazu, das Evangelium zu erklären! 
Als Isaac Watts, der bekannte Liederdichter, die gedruckte 
Fassung der Predigt erhielt, schrieb er auf sein Exemplar: 
„Eine höchst schreckliche Predigt, die am Ende ein Wort des 
Evangeliums hätte haben sollen, obwohl ich glaube, dass 
alles wahr ist.“

(6) Edwards hatte die Predigt mindestens einmal zuvor 
gehalten, und zwar im Juni vor seiner eigenen Gemeinde in 
Northampton. Andere Notizen deuten darauf hin, dass er die 
Predigt nach ihrem großen Erfolg in Enfield noch einige Male 
hielt. Offenbar gehörte sie zu seinen Standardpredigten. 

13



Klar, das wäre sie auch bei mir geworden – nach diesem 
Erfolg! Aber weder vorher noch nachher hatte die diese Pre-
digt diese außerordentliche Wirkung.

(7) Edwards erlebte keine dauerhafte Erweckung. Got-
tes Geist wirkte in relativ kurzen Zeitintervallen. Zuerst in 
den Jahren 1734 und 1735. Im April 1734 hielt er in sei-
ner Pfarrei in Northampton die Predigt bei der Beerdigung 
eines jungen Mannes. Daraufhin kam es bei der Jugend sei-
ner Gemeinde zu vielen Bekehrungen. Das Feuer griff auf 
die Erwachsenen über. Innerhalb von drei Monaten fanden 
300 Menschen zum Glauben, darunter angesehene Bürger 
ebenso wie Sittenlose, Aristokraten ebenso wie das einfache 
Volk, Reiche ebenso wie Arme, Gebildete ebenso wie Unge-
bildete, Schwarze ebenso wie Weiße. Darunter waren etwa 
dreißig Kinder. Im Gegensatz zu früheren Evangelisationen 
wurden viele Männer und Frauen bekehrt. Bisherige Evan-
gelisationen, so stellte er fest, erreichten fast nur junge Men-
schen. Bei dieser waren fünfzig Personen über vierzig und 
sogar zwei über siebzig Jahre alt. Edwards war überzeugt, 
dass fast jeder in Northampton hoffnungsvolle Zeichen der 
rettenden Gnade gezeigt hatte! Doch dann folgte eine Durst-
strecke von sieben Jahren, gefolgt von einer zweiten kurzen 
Periode in den Jahren 1742 und 1743 mit jener berühm-
ten Predigt „Sinners in the Hand of an Angry God“ und mit 
dem Wirken George Whitefields, über das Edwards sich sehr 
freute. 1745 kehrte Whitfield noch einmal zurück. Obwohl 
er vor Tausenden interessierten Zuhörern predigte, kam es 
jedoch nicht noch einmal zu einer Erweckung. Und auch 
später, in den sieben Jahren von Edwards’ Wirken als Indi-
anermissionar in Stockbridge (1751–1758), gab es keine 
Erweckung und nur wenige Bekehrungen.

Was lernte Edwards daraus? Ihm wurde immer klarer, 
dass eine Erweckung nicht machbar ist! Weder kann ein 
geistliches Erwachen durch Gebet und Hingabe herbeige-
führt werden, noch erst recht durch Methoden oder Tricks. 
Gottes Geist wirkt, wann und wo er will!

14



Petrus erlebte in Jerusalem, wie Tausende zum Glauben 
kamen. Paulus musste in Athen mit Spott und Hohn sowie 
nur einer Handvoll von Gläubigen zurechtkommen. Jere-
mia war sicherlich Gott hingegeben und ein vollmächtiger 
Prediger mit gewaltigen Gotteserfahrungen, und trotzdem 
hatte er äußerlich gesehen sehr wenig „Erfolg“. Jona hinge-
gen liebte nicht einmal die Menschen, zu denen er predigte, 
und sah zu seinem Entsetzen eine der größten Erweckun-
gen in der Geschichte.

Es spricht daher vieles dagegen, dass das geistliche 
Erwachen in Neuengland mit menschlichen Mitteln und 
Methoden erzeugt wurde. Edwards hätte niemals behauptet, 
dass Erweckung „machbar“ ist. Warum? Tief verwurzelt im 
reformierten Glauben, war er davon überzeugt: Es braucht 
„A divine and Supernatural Light“ (Ein göttliches und über-
natürliches Licht, so lautet der Titel einer anderen Predigt 
von ihm), wenn Menschen zum Glauben kommen sollen.

Typisch reformiert geht bei Edwards die Wiedergeburt 
der Bekehrung voraus. Er hat dazu viel geschrieben, auch 
ein ganzes Buch als Antwort auf die Überzeugung derjeni-
gen, die glauben, dass Menschen das moralisch Gute freiwil-
lig wählen. In „Freedom of the Will“ (Die Freiheit des Willens) 
argumentiert er, dass wir Menschen uns bei jeder Entschei-
dung immer nach unserer stärksten Neigung entscheiden.

Ich will seine recht komplexen Gedankengänge mit 
einem simplen Beispiel illustrieren: Du sitzt jetzt in diesem 
Saal nicht zufällig auf dem Stuhl, auf dem du dich gerade 
befindest! Du sitzt genau dort, wo deine stärkste Neigung 
dich bei der Wahl nach dem richtigen Stuhl hingetrieben 
hat. Ganz hinten, weil du eben gerne hinten sitzt; in der 
Mitte, weil das deine Vorliebe ist. Du sitzt als Mitglied des 
Musikteams ganz vorne, weil du nicht anders darfst? Nein, 
weil es deiner stärksten Neigung entspricht, nicht aus der 
Reihe zu tanzen bzw. deinen Vorgesetzen zu gehorchen! 
Du sagst, du hättest deinen Stuhl zufällig ausgewählt? Hast 
du nicht, denn dann ist deine Vorliebe, dass du nicht lange 

15



überlegen magst und es dir eigentlich egal ist, auf welchem 
Stuhl du sitzt. Wir können es drehen und wenden, wie wir 
wollen: Wir orientieren uns zum Zeitpunkt der Wahl stets an 
unserer stärksten Neigung.

Edwards argumentiert – zusammen mit Paulus, Augus-
tinus und den Reformatoren – dass der in Sünde geborene 
Mensch nie etwas anderes will, als zu sündigen. Das ent-
spricht seiner stärksten Neigung. Und diese Neigung muss 
der Geist Gottes heilen! Und das hat er getan, bei Hunderten, 
Tausenden von Menschen in den Neuengland-Kolonien. 
Northhampton wurde Mitte der 1730er-Jahre zur „Stadt auf 
dem Hügel“ - „a city set on a hill.“ „Unsere Religion ist im 
ganzen Land berühmt. Wir sind eine Stadt, die auf einem 
Hügel liegt. Lasst uns unsere Berufung und die Kraft, die von 
uns ausgeht, schmücken, damit andere Städte die Reinheit 
und Schönheit des Christentums unter uns sehen können,“ 
schrieb er.

Im November 1736 hatte er einen ausführlichen Bericht 
über Gottes Wirken fertiggestellt: „A Faithful Narrative“. 
Edwards’ erstaunliche Erzählung erregte sofort Aufsehen. 
Sie diente als Inspiration für Erweckungen sowohl in Schott-
land als auch in England sowie anderen Orten der Welt.

Allerdings lief in den Kolonien von Neuengland nicht alles 
glatt. Auch mit den weniger erfreulichen Entwicklungen 
sollten wir uns befassen.

Edwards und die 
Schattenseiten der 

Erweckung

Ende der 1730er-Jahre erlosch das Feuer. Damals war 
Edwards, wie er später zugab, auf einige oberflächliche 

16



Schwärmereien hereingefallen und befand sich in der pein-
lichen Lage, Pfarrer einer Stadt zu sein, die international 
für ihre Erweckung bekannt wurde, deren Kirchenmitglie-
der jedoch zu den alten Gewohnheiten wie Habgier, Macht-
kämpfen und zahlreichen anderen Lastern zurückkehrten. 
Auch die zweite Erweckungsperiode erlosch relativ schnell. 
Edwards musste schmerzlich erfahren, dass Erweckungen 
kurzlebig sind, das Feuer schnell erlischt – und zudem nicht 
alles echt ist, was phänomenal daherkommt. Die Predigten 
wurden in jener Zeit typischerweise von Angst- oder Freu-
denschreien sowie Zuckungen, Wutausbrüchen, Krampf-
anfällen und Ohnmachtsanfällen unterbrochen. Manchmal 
konnten die Prediger nicht weitermachen, bis die „Ekstati-
ker“ weggetragen wurden. Dabei versuchten die Gemeinde-
mitglieder, sich gegenseitig in ihrem Enthusiasmus zu über-
treffen, und verbreiteten den falschen Eindruck, dass die 
wahre Frömmigkeit umso größer sei, je heftiger die Emotio-
nen und je kräftiger der Eifer zum Ausdruck kämen.

Edwards sah sich mit ähnlichen Problemen konfron-
tiert, die der Apostel Paulus aus der Gemeinde in Korinth 
kannte. Es kam zu geistlicher Überheblichkeit und zu 
Gemeindespaltungen in „New Light“ und „Old Light“. Recht-
haberei, gegenseitiges Verleumden und Verurteilen waren 
weit verbreitet. Die „Old Light“-Leute fürchteten, dass alles 
außer Kontrolle geraten könnte. Die „New Light“-Leute war-
fen ihnen vor, den Heiligen Geist zu behindern. Der 25-jäh-
rige George Whitefield, dem der Erfolg wahrscheinlich ein 
wenig zu Kopf gestiegen war, begann, viele Pastoren und die 
gesamte Fakultät von Harvard als unbekehrt zu verurtei-
len. Edwards musste ihn deshalb zurechtweisen, was ihre 
Freundschaft nicht gerade förderte. 

Edwards verurteilte die äußeren Manifestationen der 
Erweckung nicht. Er war jedoch der Meinung, dass sie weder 
Echtheit noch Fälschung beweisen konnten.

Im März 1744 erhielten Edwards’ Hoffnungen auf lang-
fristige Auswirkungen des geistlichen Erwachens einen 

17



herben Dämpfer. In seiner Gemeinde kam es nach heuti-
gen Maßstäben zu einem Fall von sexueller Belästigung von 
jungen Burschen gegenüber jungen Frauen. Edwards ord-
nete eine disziplinarische Untersuchung an. Doch die Jungs 
dachten nicht daran, sich von Edwards etwas sagen zu las-
sen. Als sie im Haus von Edwards auf die Gemeindeleitung 
warten mussten, spottete einer von ihnen: „Diese Gemein-
deleitung, das sind nichts anderes als Männer, die aus ein 
wenig Dreck geformt wurden. Ich kümmere mich doch nicht 
um einen Scheißhaufen, ich kümmere mich um keinen Furz, 
um keinen von ihnen. Ich bin nicht verpflichtet, noch länger 
auf ihre Ärsche zu warten, wie ich es bisher getan habe!“

Diese grobe Respektlosigkeit gegenüber ihrem Pfarrer, 
der mit großer Hingabe und Treue zu Gott lebte und wirkte, 
schmerzt. Sie zeigt aber auch, dass viele Gemeindemitglie-
der keine angemessenen Beweise für ein vom Geist erneu-
ertes Leben zeigten.

Edwards, dieser Pfarrer, der sich so unglaublich für 
seine Gemeinden eingesetzt hatte, wurde nur wenige Jahre 
nach diesen phänomenalen Erweckungen im Jahr 1750 von 
seiner Gemeinde entlassen, weil er ihnen zu streng war. 
Die Erweckten konnten brutal, unbarmherzig und geizig 
sein. So wurde sogar auch noch um den Lohn von Edwards 
gestritten.

Edwards musste sich mit der Tatsache abfinden, dass 
nicht alles echt war, was als Wirken des Heiligen Geistes 
aussah. Und ihm wurde vor Augen gemalt, dass auch die 
Erweckten immer noch Sünder sind.

18



Edwards und die 
vom Heiligen Geist 

gewirkten Merkmale 
echten christlichen 

Lebens 

Diese bitteren Erfahrungen bewirkten bei Edwards ein 
gewisses Umdenken. Wichtiger als Phänomene sind offen-
sichtlich die Charaktere und Einstellungen von Gläubigen. 
Die Liebe zu Gott und den Mitmenschen ist das wahre Kenn-
zeichen eines erweckten Christen. Demut, Mitgefühl, Treue, 
Beständigkeit im Glauben, Disziplin, Selbstbeherrschung 
usf. zeichnen echten Glauben aus. 

Edwards selbst zeigte diese Frucht. Er lebte zeitlebens 
sehr bescheiden und sparsam. Um kein Papier zu ver-
schwenden, schrieb er auf alles, was ihm zur Hand kam: 
Briefumschläge, Hochzeitseinladungen, unbrauchbare 
Druckerzeugnisse. Seine Demut und Liebe zeigte sich unter 
anderem auch in seiner Bereitschaft, Predigten in seiner 
ehemaligen Kirchengemeinde zu übernehmen, weil diese 
noch keinen neuen Pfarrer gefunden hatte. Das machte er, 
obwohl er von eben dieser Gemeinde aus dem Dienst entlas-
sen worden war. Er wusste also, dass er nur eine Notlösung 
war. Hingewiesen werden muss auch auf seinen Fleiß und 
seine Disziplin. Edwards arbeitete in der Regel an einem Tag 
dreizehn Stunden lang. Er wollte so viel wie möglich dem 
Herrn dienen. Für ihn war Dienstzeit eine Opfergabe an Gott. 

Bereits 1738 verfasste er eine ganze Predigtreihe über 
die Frucht des Heiligen Geistes, die den Titel Charity and its 
Fruits (Nächstenliebe und ihre Früchte) trug und zu einem 
seiner bekanntesten Werke wurde. 1746 folgte die Untersu-
chung Religious Affections.2 Dies lässt sich nicht einfach mit 
„religiöse Gefühle“ übersetzen, denn Edwards geht es nicht 
nur um Gefühle, sondern um echte Liebe und Hingabe zu 
Christus, die sich durch ein verändertes Leben zeigt. Ähn-
lich wie Paulus im 1. Korintherbrief in den Kapiteln 12 bis 

19



14, konzentrierte er sich auf das, was den vom Geist Gottes 
erneuerten Menschen ausmacht. Es geht nicht primär um 
phänomenale Gaben, sondern um die vom Geist gewirkte 
Frucht der Liebe (vgl. 1Kor 13). Edwards interpretierte die 
Kapitel 12 und 14 des Paulusbriefes, in denen es um die 
Gaben des Heiligen Geistes geht, exegetisch zutreffend im 
Kontext der Warnung vor geistlicher Überheblichkeit.

Heute erleben viele Christen die Wirkung des Heiligen 
Geistes vor allem im „Worship“. Doch was passiert dann am 
Montag? Der Heilige Geist wirkt nicht nur im Gottesdienst, 
sondern auch im Alltag. Edwards ließ sich nicht von einem 
schwärmerischen Glauben beeindrucken, sondern betonte 
die Alltagstauglichkeit des geistlichen Lebens.

Das sah übrigens 200 Jahre nach ihm auch Duncan 
Campbell so, der wie Edwards auf den Hebrideninseln in 
Schottland eine phänomenale Erweckung erlebte. Auch ihn 
beeindruckten lautes, auffälliges und außergewöhnliches 
Verhalten der Erweckten nicht. Ganz nüchtern meinte er: 
„Erst als mir ein Geschäftsmann in der Stadt mitteilte, es 
würden ihm zahlreiche, unbeglichene Rechnungen bezahlt, 
wusste ich, dass die Bewegung von Gott war!“ 

Für Edwards waren weder die ekstatischen Erlebnisse 
noch die zahlreichen Bekehrten ein Zeichen einer authen-
tischen Erweckung. Vielmehr war es die Treue zu Gott. Dies 
hat er in seiner 1749 verfassten Biographie über seinen 
Freund David Brainerd deutlich gemacht. Brainerd wirkte 
als Missionar bei den Indianern und starb im Alter von nur 
28 Jahren an Tuberkulose. Wer eine Lebensbeschreibung 
erwartete, die von einer sagenhaften Erweckung und Hun-
derten bekehrter Indianer berichtet, wurde schwer ent-
täuscht. Das Gegenteil ist der Fall. Brainerds Erfolge waren 
bescheiden. Dennoch wurde ausgerechnet diese Biogra-
phie zu einem der meistgelesenen Bücher ihrer Zeit und 
zu einem der einflussreichsten Missionsberichte aller Zei-
ten. Kaum ein Prediger, Missionar oder Christ hatte sie nicht 
gelesen.

20



Der Erfolg dieses Buches wäre ihm nicht beschieden 
gewesen, wenn Edwards über Volltreffer und Siege geschrie-
ben hätte. Stattdessen stellte er etwas ganz anderes ins Zen-
trum des Geschehens: Es war Brainerds unbedingte Treue 
gegenüber Gott, sein aufopferungsvoller Dienst für das 
Reich Gottes und seine Gefolgschaft während unzähliger 
Niederlagen, in tiefen Nöten und in verzweifelten Stunden. 
Für Edwards war Brainerd das Paradebeispiel echter religi-
öser Zuneigung, erfüllt und getrieben von Liebe, Sanftmut, 
Barmherzigkeit, Ruhe und Vergebung.

Damit wollte Edwards seine Leser ermutigen – und damit 
will auch ich dir heute Mut zusprechen: Wenn dein Dienst 
eher dem eines Paulus, eines Jeremia oder eines David 
Brainerd gleicht und nicht dem eines Edwards, Petrus oder 
Jonas, dann verzweifle nicht! Was bei Gott zählt, ist deine 
Treue IHM gegenüber! Was Gott eines Tages belohnt, ist 
nicht die Quantität unseres Dienstes. Weder die unzähli-
gen Predigtdienste mit vielen Bekehrten noch die besonde-
ren Geistwirkungen sind entscheidend. Was zählt, ist deine 
Treue im Kleinen, die Qualität deiner Hingabe.

Endnoten

1	 Jonathan Edwards, Sünder in den Händen eines zornigen Gottes, MBS Texte 74, 
Reformiertes Forum, 2012, URL: https://www.bucer.ch/fileadmin/_migrated/
tx_org/mbstexte074_2.pdf (Stand: 20.08.25).

2	 Jonathan Edwards, Sind religiöse Gefühle zuverlässige Anzeichen für wahren Glau-
ben?, Waldems: 3L, 2012.

21



Jonathan Edwards (1703–1758) gilt als der größte Theologe und 
Intellektuelle Amerikas. Obwohl er eine eher nüchterne und 
disziplinierte Person war, erlebte er als Prediger Erweckungen, die von 
sehr ungewöhnlichen Phänomenen begleitet waren. Seine Zuhörer 
schrien vor Freude oder Angst, bekamen Krämpfe und fielen manchmal 
auch in Ohnmacht. Was sagen solche besonderen Erfahrungen über die 
Echtheit des Glaubens aus? Edwards erkannte, dass nicht alles echt 
war, was wie das Wirken des Heiligen Geistes aussah. Nach und nach 
fand er heraus, welche unbestechlichen Kennzeichen einen vom Geist 
gewirkten Glauben ausmachen.

 

Felix Aeschlimann studierte zunächst Betriebsökonomie und arbeitete 
mehrere Jahre in leitender Position innerhalb der Privatwirtschaft. 
Anschließend wechselte er zur Theologie – er studierte evangelische 
Theologie und wurde schließlich Pfarrer in der Freien Evangelischen 
Gemeinde (FEG) Schweiz. Seit 2002 ist er Direktor des Seminars für 
Biblische Theologie (SBT) in Beatenberg, wo er außerdem als Dozent 
für biblische und systematische Theologie lehrt. Er lebt mit seiner Frau 
in Beatenberg. Zusammen haben sie drei erwachsene Kinder. 

22



Evangelium21 
braucht Unterstützung

Die Arbeit von Evangelium21 wird 
ausschließlich durch Spenden 
finanziert. Auch Booklets wie „Der 
Heilige Geist in Jonathan Edwards’ 
Leben und Lehre“ von Felix E. 
Aeschlimann können wir nur 
veröffentlichen, da ehrenamtliche 
Mitarbeiter und Spender uns 
unterstützen. Falls Sie oder 
Ihre Gemeinde die Arbeit von 
Evangelium21 fördern möchten, 
freuen wir uns sehr über eine Spende.

Unsere Bankverbindung

Evangelium21 e. V. 
Evangelische Bank 
IBAN DE41 5206 0410 0004 0060 46 
BIC GENODEF1EK1 
Verwendungszweck: Spende




	Einleitung
	Edwards, der Heilige Geist und die Bibel
	Edwards und die Erweckung durch den Heiligen Geist 
	Edwards und die Schattenseiten der Erweckung
	Edwards und die vom Heiligen Geist gewirkten Merkmale echten christlichen Lebens 
	Endnoten

